
Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

ФИЛОСОФИЯ
(шифр научной специальности: 5.7.7)

Научная статья
УДК 124.5
doi: 10.18522/2070-1403-2025-113-6-34-42

СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ
ФОРМИРОВАНИЯ НАЦИОНАЛЬНОГО ИСТОРИЧЕСКОГО СОЗНАНИЯ

КАК СРЕДСТВА ЛЕГИТИМИЗАЦИИ ПОЛИТИЧЕСКОЙ ВЛАСТИ
В ИМПЕРСКИЙ ПЕРИОД РАЗВИТИЯ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ГОСУДАРСТВЕННОСТИ

© Джамиля Адалетовна Мальцева
Институт сферы обслуживания и предпринимательства (филиал) Донского государствен-
ного технического университета в г. Шахты, г. Шахты, Россия
m-milya@yandex.ru  

Аннотация. Представлена философская рефлексия опыта формирования национального исторического со-
знания как средства легитимизации политической власти в имперский период развития отечественной государ-
ственности (XIX – начало XX вв.). Сделан вывод о том, что в этот период была осуществлена первая попытка
выявления аксиологического ядра нации на основе данных исторической науки, формулирования, исходя из
этого, ценностной матрицы национальных интересов, ее трансляции в массовое историческое сознание и леги-
тимизации власти на этой основе. Однако религиозно-традиционалистская основа идеологии при экспликации
духовной суверенности нации позволила выявить лишь конъюнктурно необходимые власти явления историче-
ского бытия. Причина этого лежала в нежелании власти окультуривать «природные начала» народа, на основе
их обоснования исторической наукой, а также адаптации их в соответствии с требованиями современности и
обеспечения таким путем реализации национальных интересов как источника политической легитимности.

Ключевые слова: нация, историческое сознание, идеология, легитимность, модернизация, наука.
Для цитирования: Мальцева Д.А. Социально-философский анализ формирования национального ис -

торического  сознания  как  средства  легитимизации  политической  власти  в  имперский  период  развития
отечественной  государственности  //  Гуманитарные  и  социальные  науки.  2025.  Т.  113.  №  6.  С.  34-42.
doi: 10.18522/2070-1403-2025-113-6-34-42

PHILOSOPHY
(specialty: 5.7.7)

Original article

Socio-philosophical analysis of the formation of national historical consciousness as a means
of legitimizing political power during the imperial period of domestic statehood development

© Dzhamilya A. Maltseva
Institute  of  Service  and Entrepreneurship (branch)  Don State  Technical  University  in  Shakhty,
Shakhty, Russian Federation
m-milya@yandex.ru  

Abstract. The article presents a philosophical reflection of the experience of the formation of national historical
consciousness as a means of legitimizing political power in the imperial period of the development of national statehood
(XIX – early XX centuries). It is concluded that during this period the first attempt was made to identify the axiological
core of the nation on the basis of historical science data, to formulate, based on this, a value matrix of national interests,
its translation into the mass historical consciousness and legitimization of power on this basis. However, the religious-
traditionalist basis of ideology, when explicating the spiritual sovereignty of a nation, made it possible to identify only
the phenomena of historical existence that were opportunistically necessary for the authorities. The reason for this was
the unwillingness of the authorities to cultivate the "natural principles" of the people, based on their justification by
historical science, as well as adapting them in accordance with the requirements of modernity and thus ensuring the
realization of national interests as a source of political legitimacy.

Key words: nation, historical consciousness, ideology, legitimacy, modernization, science.

34



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

For citation: Maltseva D.A. Socio-philosophical analysis of the formation of national historical consciousness as a
means of legitimizing political power during the imperial period of domestic statehood development.  The Humanities
and Social Sciences. 2025. Vol. 113. No 6. P. 34-42. doi: 10.18522/2070-1403-2025-113-6-34-42

Введение
Проблема выявления социокультурных оснований генезиса современного националь-

ного исторического сознания в контексте уяснения как роли государства в его формирова-
нии, так и роли этого сознания в обеспечении легитимности отечественной государственной
власти, представляется достаточно актуальной. Актуальность эта обусловлена теми угрозами
политической  стабильности  и  национальной  безопасности,  которые,  во-первых,  являются
перманентными для российской истории, а во-вторых обостряются под воздействием глоба-
лизации,  ведущей  к  кризису  национальной  идентичности  и  ослаблению  традиционных
институтов, в том числе политической власти.

Обсуждение
С нашей точки зрения в первую очередь следует обратить внимание на идеологическую

доктрину,  условно  называемую  «теорией  официальной  народности»,  которая  стремилась
опереться  на  прочный  исторический  фундамент  с  целью  легитимизации  политического
строя, существовавшего тогда в России. Непосредственным поводом и конкретным побуди-
телем к ее созданию стало как раз проявление кризиса легитимности – восстание декабри-
стов. Для того чтобы обосновать легитимность власти надо было доказать сознанию модер-
низировавшей Россию «цивилизации» (термин В.О. Ключевского под которым мы понимаем
социальные группы, на которых опиралась власть, проводя модернизацию России) несоот-
ветствие концепций дворянских революционеров и радикалов подлинным потребностям Рос-
сии. И доказать прежде всего основываясь на анализе российского прошлого, опираясь на
данные исторической науки. Для этого необходимо было, разумеется, эксплицировать «при-
родные начала» (экзистенциальную сущность) русского народа, проявившие себя в истории. 

Таким  образом,  главным историческим  основанием  первой официальной  идеологии
России в контексте выдвижения постулата народности стала ориентация на осмысление рос-
сийского  прошлого  сквозь  призму  исторической  науки  в  форме  самобытного  развития
Отечества. Такое осмысление самобытности на основе исторической науки предполагает по-
явление такой науки, формирование массового (насколько это было возможно в рамках со-
словного строя) научного мировоззрения. Сама по себе наука была порождением Запада, яв-
ляясь во многом носителем той «заразы» (т.е. революционных и либеральных идей) от кото-
рых, в интересах легитимизации власти, по ее мнению следовало избавляться. Этот парадокс
объяснялся тем, что бороться с распространяемыми научным знанием враждебными идеями
возможно было лишь на основе научного знания, ибо официальная идеология отнюдь не от-
рицала, а напротив, насаждала «современность» в форме Просвещения.

 Как видим, «теория», также как и все иные, полярно противоположные по идейной
ориентации,  западные идеологические проекты,  обращалась  к истории,  причем к истории
именно в качестве науки, открывающей закономерности исторического процесса на основе
которых должно быть сформировано национальное историческое сознание. По сути эта идея
являлась весьма плодотворной, поскольку и сейчас аналитики проблемы утверждают, что «в
целях  консолидации  российского  социума,  для  обретения  им  той  степени  духовно-нрав-
ственного единства, которая обеспечила бы устойчивое развитие национально-государствен-
ного и цивилизационного сообщества, необходимо достижение унификации и целостности
исторического сознания» [13, с. 120]. Поэтому исходя из изначальной, сугубо идеологиче-
ской, направленности главным «функционалом» исторического обоснования народности ста-
ла легитимизация с ее помощью издавна существующего властного механизма России – то
есть принципов самодержавия и православия.

По мнению С.С. Уварова (и его наиболее яркого последователя эпохи правления следу-
ющего российского правителя – М.Н. Каткова) эти два начала были, с одной стороны, необ-

35



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

ходимостью для России,  с  другой  –  воспринимались  населением как  несомненное  благо.
Легитимизующий импульс этого положения «теории» покоился главным образом на утвер-
ждении, что такая трактовка народности позволяла обосновать национализм как право иметь
и отстаивать свои национальные интересы. В этой связи необходимо отметить, что в отличие
от Запада идея нации, формирование которой считалось основой необходимости сохранения
существующей  формы  и  образа  правления,  исторически  оправдывалась  (здесь  приоритет
принадлежал еще Н.М. Карамзину) тем, что русская нация «…в конкретном историческом
контексте выступает против свободы личности…» [8, с. 18]. 

Тем самым утверждалась  концепция коллективного,  соборного характера нации при
котором общественное имеет приоритет над индивидуальным или, точнее, имеет место не-
разделенность счастья и блага коллективного и индивидуального. Таким образом, в соответ-
ствии с принципом идеократии, государство в лице государя воплощает единую волю «рус-
ской национальности». Эту волю, унифицированную и рационально оформленную, необхо-
димо внушить обществу, не считаясь с этническим и религиозным своеобразием его отдель-
ных элементов. Через этот «общий знаменатель», системообразующим элементом в котором
было самодержавие как предикат национальной исключительности и имперскости России,
предполагалось С.С. Уваровым воспринимать «все исторические данные, которые стекаются
в обширный состав империи» [18, с. 30]. Эти фундаментальные положения «теории», выдви-
жение на первый план национальной «самости», то есть народности, самодержавия и подчи-
ненного его обоснованию православия, и обусловили своеобразие исторического обоснова-
ния официального легитимизирующего учения. 

Мэтр исторической школы, обосновывающей идеологию, М.П. Погодин, как и его по-
кровитель и единомышленник министр С.С. Уваров, не придавал большого значения поня-
тию народности,  полагая его прежде всего основанием первых двух императивов триады,
обеспечивающих их бесконфликтное, то есть безальтернативное принятие. Таким образом,
выявленный историком «дух народный», реализация которого представляла собой залог су-
веренности и достоинства нации, есть для него «естественное», открытое и постулируемое
исторической наукой, основание самодержавия как единственного правомочного и автори-
тетного выразителя народности и православия в качестве нравственной основы самодержа-
вия. Характерно то обстоятельство, что программы школьного курса отечественной истории
должны были формировать в имперской России у подрастающего поколения «любовь к Ро-
дине, преданность Престолу и Отечеству», трактуя, таким образом, Родину в качестве обос-
нования самодержавия и не упоминая даже православие. 

Именно поэтому для всех «официальных» историков дореволюционной России, при-
держивающихся господствующей идеологической доктрины, были характерны общие взгля-
ды на зарождение монархии в России и ее взаимоотношение с церковью и сословиями, обу-
славливающие их легитимизирующую интенцию: 

Во-первых, они смешивали понятие самодержавия и единодержавия, полагая, что собствен-
но российская монархия с самого начала имела абсолютный характер, формируя «представления
об эпохе Ивана III, как эпохе установления самодержавной формы правления» [15, с. 258]. 

Во-вторых, оценивали это как исключительно благодетельное начало, в силу которого
представители  боярско-княжеской  аристократии  были  «равноудалены»  от  власти,  де-
монстрируя «надсословный» характер монархии. 

В-третьих, акцентировали божественную сущность монарха в глазах населения, рели-
гиозный авторитет, сакральность монархической власти в момент ее зарождения. 

В-четвертых, полагали, что достижение автокефалии и специфический характер пра-
вославия обусловили независимость монархической власти от церковной, а точнее преобла-
дание над ней. 

В-пятых, вследствие этого, ими постулировалась «национализация православия», кото-
рая сыграла важнейшую «идеологическую роль» в обосновании безграничной власти монар-
ха сакральной идеей, то есть в идеократии. 

36



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

И.Н. Хлебников считал Ивана III «выразителем интересов всего русского общества»
[16, с. 2], преемником неограниченной власти хана Орды и человеком, отстранившим от вла-
сти церковь и аристократию. Д.И. Иловайский утверждал, что первый российский монарх яв-
лялся в глазах подданных «выразителем воли божьей» [6, с. 68]. Н.Ф. Каптерев писал о «на-
ционализации» при нем православия как об установлении тесной связи между православной
доктриной и самодержавием, принявшим в силу этого неограниченный характер [7, с. 11].
М.К. Любавский полагал, что общество с момента появления собственно российского госу-
дарства утратило влияние на управление страной в силу того, что «утеряв политическое зна-
чение, не смогло противостоять неограниченной власти государя» [9, с. 21].

На деле же термин «самодержец» в качестве неограниченного властителя не призна-
вался  ни  религиозными  идеологами  того  времени,  ни  самой  властно-политической
элитой. Уже историк начала двадцатого столетия С.А. Князьков пришел к заключению,
что в XII–XVII вв. «термин самодержавие означал только внешнюю независимость госу-
дарства, т.е. его суверенитет» [5, с. 102]. Он, по его мнению, определял лишь то, что «…
государи и весь народ хотели обозначить  им внешнюю независимость  своего государ -
ства», а «…в понятие самодержавия не входило представление о фактическом единодер-
жавии» [5, с. 102]. Характерно, что осознание этого пришло вместе с необходимостью вы-
яснения семантики происхождения термина «самодержец» в связи с ограничением власти
императора в период первой русской революции, когда в Основные Законы империи по-
надобилось ввести новую трактовку этой юридической категории.

В  связи  с  этим,  обратившись  к  философской  рефлексии  глубинных  оснований
«теории», коренным причинам, сущностным аспектам выявления этих особенностей народ-
ности, мы неизбежно должны проанализировать отношение ее творцов и адептов к историче-
ской науке и основанному на ней историческому образованию в качестве основного метода
формирования исторического сознания нации, способного легитимизировать существующий
в России политический порядок. И здесь необходимо сказать следующее. 

Можно констатировать, что сугубо рациональное отношение к науке вообще и к объек-
тивному историческому научному знанию в особенности сыграло с «теорией» злую шутку,
не  позволило  ее  творцам  шире  взглянуть  на  российскую  историю  и  с  большей  высоты
обозреть ее просторы, формируя на этой основе историческое сознание. Показателен в этой
связи анализ отличия между историческими взглядами сторонников «теории» и историче-
ской концепцией современных ей славянофилов. Для славянофилов народность, также как и
для С.С. Уварова и его сторонников, выступала предметом познания, отраженном в массо-
вом национальном сознании. Однако славянофилы понимали под ней чисто иррациональную
основу «народной личности»  [17,  с.  141],  определявшую  ее  своеобразие,  «выразившуюся
внешним образом в истории» [1, с. 361]. С их точки зрения эта «личность» может и должна
проявляться в науке, в том числе исторической. Однако, по их мнению, и сама наука для это-
го,  в соответствии с концепцией соборности,  предполагавшей невозможность постижения
истины любой, в том числе и научной, элитой в отрыве от масс, должна стать национальной,
восприняв некоторые иррациональные предикаты массового сознания. Славянофилы поэто-
му, в отличие от министра и его сторонников, отстаивали тезис о «народности науки», то
есть, иными словами, о некоторых предпосылках, предпозициях научного исторического со-
знания [3, с. 60]. Причем освоение наук, имея в виду прежде всего науки социально-гумани-
тарные, и, в первую очередь, исторические, посредством «народного духа», трактовалось как
вклад в общечеловеческую культуру, а не как противопоставление ей. 

Отрицание же необходимости познания научными методами того нерационального
«рамочного исторического нарратива» как «…общей парадигмы восприятия, осмысления
и оценки исторических событий и формируемых ими исторических закономерностей, ис-
ходя,  разумеется,  из  субъективной оценки прошлого предыдущими поколениями носи-
телей российской цивилизационной идентичности» [10, с. 60], то есть,  иными словами,
того символического, культурного кода, который сложился в процессе национального ис -

37



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

торического развития и который определяет трактовку истории и современности нации,
творцами официальной идеологии,  вело к недооценке роли «естественных»,  природных
национальных начал. А это, в свою очередь, приводило к нежеланию их исследовать, вы -
являть, оформлять, окультуривать, используя рациональную историческую науку как об-
основание априорно, внешне, инструменталистски, социально-конструктивно установлен-
ных атрибутов самодержавия и православия. 

Причиной тому стало нежелание власти и поддерживающего ее направления историче-
ской мысли видеть в истории более глубинные пласты, заглянуть в сущность оценки истори-
ческих событий массовым сознанием на основе сформированных историей ценностей. Осно-
ватели «теории» видели в истории лишь то, что они хотели видеть – оправдание современ-
ной формы правления. Однако во многом это превращало это оправдание в конъюнктурное,
привязанное лишь к современной исторической конкретике самооправдание. Показательно,
что современные попытки вычленения исторически устойчивых черт населения России кор-
релируют с триадой [4, с. 6; 12, с. 181–182]. Однако они представляют собой более глубин-
ное, сущностное их исследование и, как следствие, более адекватную бытию нации во време-
ни трактовку. 

Таким образом, ахиллесова пята доктрины С.С. Уварова состояла в ее исторической по-
верхностности. В своей программной Записке министр предполагал найти начала, которые
составляли бы историческую необходимость российского национального бытия. Начала эти
он и его адепты-историки совершенно справедливо искали в прошлом, но находили в нем
только то, что искали – самодержавие и православие. Абсолютно справедливым выглядит те-
зис Уварова о необходимости «…приноровления...  всемирного просвещения к нашему на-
родному быту, к нашему народному духу…» [14, с. 361]. Однако этот народный дух не был
уяснен как сущность. Он был усвоен лишь как явление. Поэтому народность сводилась к об-
основанию первых двух «устоев», которые были не настолько сущностны, чтобы определять
культурный каркас российской цивилизации. Именно самодержавие, в силу того, что оно яв-
лялась категорией, вытекающей из исторического бытия России (сильные враги, протяжен-
ные, открытые границы, этно-конфессиональная, культурная, религиозная и т.п. разнород-
ность населения),  составляло, по мнению Уварова, основание суверенного бытия государ-
ства и нации, оправдываемое православием. Не преодолели эту поверхностность и последу-
ющие продолжатели созидания философско-исторического каркаса «теории». 

Надо сказать, что и современные ее поклонники и сторонники усматривают необхо-
димость «теории» именно как «хранительной силы», гаранта от торжества «антихриста»,
антихристианского  начала,  на  основании  определенных  истинно-христианских,  то  есть
православных предикатов [11, с. 52]. Надо сказать, что и современные ее поклонники и
сторонники усматривают необходимость «теории» именно как «охранительной силы», га -
ранта от торжества «антихриста», антихристианского начала, на основании определенных
истинно-христианских, то есть православных предикатов [11, с. 52]. Они не принимают,
таким образом, светской, рациональной интенции модернизации, выражать которую, по
определению,  должна идеология  и ее  историческое  обоснование.  Подтверждение  этого
дано еще в трудах М.Н. Погодина, который сам полагал, что православие нединамично, ста-
тично по своей сути, нацелено внутрь человека, на его моральное совершенствование, а не
вовне, на борьбу с «иным» и на изменение как на безусловное благо. Это в корне противоре-
чит задачам идеологии (в том числе ее легитимизирующей составляющей) и ее историческо-
го обоснования.  Идеология должна обслуживать  национальные интересы,  динамичные по
своей сути и нацеленные, также по своей сути, на конкурентное противоборство с «иным»
(исходя  из  определения  К.  Шмитта  собственно  политического  как  противостояния
«другому»). Недаром, по мнению современного исследователя идеологии Ю.А. Шестакова,
целью  национальной  идеологии  «является  адаптация  цивилизационных  аксиологических
констант к интересам разнообразных социальных групп» [19, с. 74]. Это привело, постепен-
но, к тому, что в новых, постниколаевских, исторических условиях доктрина, сохранившая

38



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

свои основные положения, превратилась из консервативной в прямо реакционную, то есть
прекратив провозглашать обновление во имя сохранения и приняв за постулат необходи-
мость бытия старого в неизменном виде.

Главный источник возможной делигитимации режима усматривался властью во влия-
нии либеральной идеологии, считавшейся исключительным порождением Запада. В связи с
этим историческая доктрина «теории» была направлена на обоснование формирования нации
как важнейшего блага современности именно и исключительно на основе антилиберальных
ценностей, и прежде всего самодержавия. Именно в этом идеология усматривала своеобра-
зие, самость России. Однако таким образом на место народности как проявления в истории
народного духа, духовного своеобразия нации, обусловливающего особенность восприятия
своей истории и основанной на этом восприятии оценку современности и будущего как исто-
рического  обоснования  автономности  и  самобытности  России,  ставились  самодержавие и
православие, а точнее лишь самодержавие. Все исторические события, процессы, явления, не
вписывавшиеся в прокрустово ложе этого постулата отвергались.

Доктрина именно поэтому не учитывала и исторические особенности развития нерус-
ских этносов. Вместо того, чтобы ассимилировать их прошлое в общую ткань российской ис-
тории,  предлагалась  доктрина  русификации  на  основе  постулирования  исторической
константности самодержавия и православия. Кроме того, историческое образование, факти-
чески, на протяжении всего имперского периода развития России, носило элитарный харак-
тер. Даже основанные в правление Александра III, на закате существования империи, с це-
лью массового (в перспективе – всеобщего) народного просвещения, начальные церковно-
приходские одноклассные училища не предполагали изучения истории отечества, ограничи-
ваясь беглым и наглядным изучением «священной истории» [2, с. 100], стремительно теряв-
шей популярность и релевантность в новой, индустриальной, социально-культурной среде
формирования личности россиянина. Власть не желала окультуривать историческое созна-
ние масс, формируя его на основе исторической науки, без чего адаптация его ментальных
констант к требованиям современности и легитимизация на этой основе власти не представ-
лялись возможными.

Выводы
Таким образом, исторические основания светской идеологии самодержавия XIX –

начала XX вв. и их роль в легитимизации власти в России заключались в следующем. 
Во-первых,  в  поиске  и  репрезентации  в  рамках  исторического  знания  проявлений

ценностно-духовного своеобразия  России и унификации,  консолидации русской  нации на
этой основе, прежде всего через институты исторического образования: 

Во-вторых, в познании национальных аксиологических особенностей на рациональной
и универсалистской основе исторической науки. 

В-третьих, непосредственно в легитимизации, на основе истории как науки и истори-
ческого образования, основ властного механизма России – то есть принципов самодержавия
и православия как воплощения,  оформления и гаранта реализации основополагающих по-
требностей нации. 

Таким образом, эта была первая попытка выявления аксиологического ядра нации на
основе данных исторической науки, формулирования, исходя из этого, ценностной матрицы
национальных  интересов,  ее  трансляции  в  массовое  историческое  сознание  средствами
массового образования, массовой коммуникации, массового искусства и легитимизации вла-
сти на этой основе. Однако отсутствие целенаправленного поиска официальной историче-
ской мысли в направлении объективизации атрибутов духовной самобытности делало экс-
пликацию духовной суверенности нации в достаточной мере поверхностной,  выявляющей
лишь конъюнктурно необходимые власти, внешние, не сущностные «ноумены», явления ис-
торического бытия России. 

В итоге феномены самодержавия и православия обрели идеологический статус ак-
сиологических атрибутов, культурных констант России, приморбидных признаков нации,

39



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

оправдывая существование власти в форме самодержавно-православной монархии и обес -
печивая, тем самым, ее легитимность. В действительности же они, будучи в значительной
степени искусственно сконструированными, инструментальными, не являлись таковыми.
Причина этого несоответствия лежала в нежелании власти окультуривать «природные на-
чала» народа, на основе их выявления, обоснования, систематизации исторической нау-
кой, познания ею глубинных основ национального самосознания, а также адаптации их в
соответствии с требованиями современности, и обеспечения таким путем экспликации и
реализации подлинных национальных интересов как наиболее важных и значимых источ-
ников политической легитимности.

Список источников

1. Аксаков  И.С. Что  значит:  выйти  нашему  правительству  на  исторический  народный
путь? // Отчего так нелегко живется в России? / Сост., вступ. ст. В.Н. Грекова; подгот.
текста, примеч. В.Н. Грекова, Н.А. Смирновой. М.: РОССПЭН, 2002. С. 358–368.

2. Аксенова Л.Н. Изучение истории в церковноприходских школах российской импе-
рии в конце XIX в. // Материалы научно-практических конференций, прошедших в
2014–2015 гг. 2016. С. 99–106.

3. Бадалян Д.А. Официальная народность или народность: С.С. Уваров и А.С. Хомяков //
Тетради по консерватизму. 2018. № 1. С. 51–66.

4. Добреньков  В.И. Консерватизм  –  национальная  идеология  России  //  Вестник
Московского университета. Серия 18. Социология и политология. 2011. № 2. С. 3–55.

5. Золотухина Н.М. Образ формы правления в русской политико-правовой мысли (осо-
бенности терминологии) // Юридический форум. Межвузовский сборник научных тру-
дов. 2014. С. 95–104.

6. Иловайский Д.И. История России. Т. 3. Московско-царский период. Первая половина
XVI века. М.: Типография Грачева и К°, 1890. 717 с.

7. Каптерев Н.Ф. Характер отношения России к православному Востоку в XVI–XVII веках.
Сергиев Посад: Изд. кн. магазина М.С. Елова, 1914. 567 с.

8. Лубков А.В. Консервативно-либеральная традиция в России: эволюция идеи и со-
держания.  Карамзин  –  Чаадаев  –  Катков  //  Вестник  гуманитарного  образования.
2018. № 2. С. 16–23.

9. Любавский М.К. Лекции по древней русской истории до конца XVI века. М.: Тов-во
скоропеч. А.А. Левинсон, 1915. 306 с.

10. Мальцева Д.А. Социально-философский анализ политики памяти в контексте обеспече-
ния национальной безопасности России // Экономические и гуманитарные исследова-
ния регионов. 2025. № 1. С. 83–89.

11. Перевезенцев С.В., Ширинянц А.А. Формула имперского триединства // Тетради по кон-
серватизму. 2017. № 3. С. 47–60.

12. Петров А.В. Православие, одиначество, самодержавие (к вопросу об исторических основа-
ниях русской политической культуры) // Христианское чтение. 2017. № 6. С. 178–185.

13. Руденко А.М., Шестаков Ю.А. Целостность исторического сознания как фактор фор-
мирования  культуры  национальной  безопасности  //  Вестник  Армавирского  государ-
ственного педагогического университета. 2021. № 1. С. 116–121.

14. Русская  социально-политическая  мысль.  Первая  половина  XIX  века.  Хрестоматия  /
Сост. А.А. Ширинянц и др.; под ред. А.А. Ширинянца. М.: Изд-во Московского универ-
ситета, 2011. 880 с.

15. Самарина О.И. Идея самодержавной власти в работах русских историков // Универси-
тетская наука. 2023. № 1 (15). С. 256–262.

40



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

16. Хлебников И.Н. О влиянии на организацию государства в царский период русской исто-
рии. СПб.: Тип. А.М. Котомина, 1869. 384 с.

17. Хомяков А.С. О возможности русской художественной школы // О старом и новом: Статьи и
очерки / Сост., вступ. ст. и коммент. Б.Ф. Егорова. М.: Современник, 1988. С. 135–159.

18. Цимбаев Н.И. «Под бременем познанья и сомненья…» (Идейные искания 1830-х годов) //
Русское общество 30-х годов ХIХ в. Люди и идеи (Мемуары современников). М., 1989.

19. Шестаков Ю.А. Философские основания национальной идеологии как культурного фе-
номена // Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 109. № 2. С. 68–76.

References
1. Aksakov I.S. What does it mean for our government to embark on a historical national path? //

Why is life so difficult in Russia? / Comp., intro. V.N. Grekova; prepared by text, translated
by V.N. Grekova, N.A. Smirnova. M.: ROSSPEN, 2002. P. 358-368.

2. Aksenova L.N. The study of history in parish schools of the Russian Empire at the end of the 19th
century // Materials of scientific and practical conferences held in 2014-2015. 2016. P. 99-106.

3. Badalyan  D.A. Official  nationality  or  nationality:  S.S.  Uvarov  and  A.S.  Khomyakov  //
Notebooks on conservatism. 2018. No. 1. P. 51-66.

4. Dobrenkov V.I. Conservatism – the national ideology of Russia // Bulletin of the Moscow
University. Series 18. Sociology and Political Science. 2011. No. 2. P. 3-55.

5. Zolotukhina N.M. The image of the form of government in Russian political and legal thought
(peculiarities of terminology) // Legal Forum. Interuniversity collection of scientific papers.
2014. P. 95-104.

6. Ilovaisky D.I. The History of Russia. Vol. 3. The Muscovite-Tsarist period. The first half of
the XVI century. M.: Printing house of Grachev and Co., 1890. 717 p.

7. Kapterev N.F. The nature of Russia's attitude to the Orthodox East in the XVI–XVII centuries.
Sergiev Posad: Publishing house of M.S. Yelov's bookstore, 1914. 567 p.

8. Lubkov A.V. The conservative-liberal tradition in Russia: the evolution of ideas and content.
Karamzin – Chaadaev – Katkov // Bulletin of Humanitarian Education. 2018. No. 2. P. 16-23.

9. Lyubavsky  M.K. Lectures  on  ancient  Russian  history  until  the  end  of  the  XVI  century.
M.: Comrade skoropech. A.A. Levinson, 1915. 306 p.

10. Maltseva D.A. Socio-philosophical analysis of memory policy in the context of ensuring
national security of Russia // Economic and Humanitarian studies of the region. 2025.
No. 1. P. 83-89.

11. Perevezentsev S.V.,  Shirinyants A.A. The formula of the Imperial  Trinity //  Notebooks on
conservatism. 2017. No. 3. P. 47-60.

12. Petrov A.V.  Orthodoxy, Unity, autocracy (on the historical foundations of Russian political
culture) // Christian reading. 2017. No. 6. P. 178-185.

13. Rudenko A.M., Shestakov Yu.A.  The integrity of historical consciousness as a factor in the
formation  of  a  culture  of  national  security  //  Bulletin  of  the  Armavir  State  Pedagogical
University. 2021. No. 1. P. 116-121.

14. Russian socio-political  thought.  The first  half of the 19th century.  Anthology /  Comp.
A.A. Shirinyants et al.;  edited by A.A. Shirinyants.  Moscow: Publishing House of the
Moscow University, 2011. 880 p.

15. Samarina O.I. The idea of autocratic power in the works of Russian historians // University
Science. 2023. No. 1 (15). P. 256-262.

16. Khlebnikov  I.N. On the  influence on the organization  of  the state  in  the tsarist  period of
Russian history. St. Petersburg: A.M. Kotomin Publishing House, 1869. 384 p.

41



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

17. Khomyakov A.S. About the possibility of a Russian art school // About the old and the new:
Articles  and essays  /  Comp.,  intro.  and commentary by B.F.  Egorova.  M.:  Sovremennik,
1988. P. 135-159.

18. Tsimbaev N.I. “Under the burden of knowledge and doubt ...” (Ideological searches of the
1830s) // Russian Society 30-the X years of the XIX century. People and Ideas (Memoirs of
Contemporaries), M., 1989.

19. Shestakov Yu.A. Philosophical foundations of national ideology as a cultural phenomenon //
Humanities and social Sciences. 2025. Vol. 109. No. 2. P. 68-76.

Статья  поступила  в  редакцию  22.09.2025;  одобрена  после  рецензирования  07.10.2025;
принята к публикации 08.10.2025.
The  article  was  submitted  22.09.2025;  approved  after  reviewing  07.10.2025;  accepted  for
publication 08.10.2025.

42


