
Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

ФИЛОСОФИЯ
(шифр научной специальности: 5.7.6)

Научная статья
УДК 165.412.3
doi: 10.18522/2070-1403-2025-113-6-10-17

ТРИ КОНЦЕПЦИИ РЕАЛЬНОСТИ
И ИХ РОЛЬ В РЕШЕНИИ ПРОБЛЕМЫ ПАРАДОКСОВ1

© Антон Сергеевич Заморев
Санкт-Петербургский политехнический университет Петра Великого, г. Санкт-Петербург,
Россия
azamorev49@gmail.com  

Аннотация. Выявляются связи между проблемой парадоксов в науке и тремя основными трактовками ре-
альности: платонизмом, номинализмом и концептуализмом. Особое внимание уделено концептуализму. Пока-
зано, что из трех направлений концептуализм наиболее перспективен; ибо имеет больше шансов полностью ре-
шить проблему парадоксов в рамках одной логики Аристотеля; в то время как платонизм не решает эту пробле-
му вообще, а номинализм решает ее за счет чрезмерного усложнения научной методологии. Проведен краткий
сравнительный анализ всех трех доктрин; выведены принципы концептуализма; показана их методологическая
ценность в решении таких задач, как 2-я антиномия Канта, парадоксы Рассела, Лжеца, Карри и Гемпеля; выве-
дены три исчерпывающих класса парадоксов; показано, что два из них концептуализм может исключить полно-
стью, а третий не является проблемой для логики Аристотеля.

Ключевые слова: платонизм, номинализм, концептуализм, парадокс Рассела, парадокс Лжеца, парадокс
Карри, парадокс Гемпеля.

Для цитирования: Заморев А.С. Три концепции реальности и их роль в решении проблемы парадоксов //
Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. С. 10-17. doi: 10.18522/2070-1403-2025-113-6-10-17

PHILOSOPHY
(specialty: 5.7.6)

Original article

Three conceptions of reality and their role in resolving the problem of paradoxes

© Anton S. Zamorev
Peter the Great St. Petersburg Polytechnic University, St. Petersburg, Russian Federation
azamorev49@gmail.com  

Abstract. The article is devoted to identifying the relationship between the problem of paradoxes in science and
three main interpretations of reality: platonism, nominalism and conceptualism. It is shown that of the three directions,
conceptualism is the most promising; because it has a better chance of completely solving the problem of paradoxes
within the framework of Aristotle's logic alone; while Platonism does not solve this problem at all, and nominalism
solves it by overcomplicating scientific methodology. A brief comparative analysis of all three doctrines is carried out;
the  principles  of  conceptualism  are  derived;  their  methodological  value  in  solving  such  problems  as  Kant's  2nd
antinomy,  the  paradoxes  of  Russell,  Liar,  Curry and Hempel  is  shown;  three  exhaustive classes  of  paradoxes  are
derived;  it  is  shown that  conceptualism can  completely exclude  two of  them,  and  the  third  is  not  a  problem for
Aristotle's logic.

Key  words: platonism,  nominalism,  conceptualism,  Russell's  paradox,  Liar's  paradox,  Curry's  paradox,
Hempel's paradox.

For citation: Zamorev A.S.  Three conceptions of reality and their role in resolving  the problem of paradoxes.
The Humanities and Social Sciences. 2025. Vol. 113. No 6. P. 10-17. doi: 10.18522/2070-1403-2025-113-6-10-17

Введение
Трактовка понятия «реальность» хотя и не входит в предмет формальной логики, но иг-

рает в ней огромную роль. Особенно в контексте проблемы научных парадоксов, т.е. реаль-
1Исследование поддержано РНФ № 24-28-01014 https://rscf.ru/project/24-28-01014/

10



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

ных ситуаций, в которых попытка соблюдать принятые в науке законы логики ведет к проти-
воречиям. Три самых общих подхода к решению данной проблемы связаны с вопросом о
том, как трактовать познаваемую реальность: только как сферу общих идей, или только как
сферу единичных явлений, или как синтез того и другого? 

Все  три  подхода,  возникшие  еще  в  Средневековье,  сохранили  актуальность  для
современной философии науки. Ибо ни один из них пока еще не оправдал себя в решении
стоящих перед ним задач: «Беспарадоксальных наук в настоящее время не существует»
[11, с. 40], – считает Анатолий Сухотин. Цель нашей работы: показать, что из трех ука -
занных подходов лишь один способен решить проблему парадоксов, тогда как два других
ее только усугубляют.

Обсуждение
Подход 1. Платонизм есть основанное Платоном учение, трактующее  реальность ис-

ключительно как сферу общих идей, которые всегда тождественны себе [10, с. 432]. Единич-
ные же вещи трактуются в платонизме как изменчивые, себе не тождественные ни в какой
момент времени, т.е. как мнимое бытие, скорей иллюзия, чем реальность.  В современной
науке  это  направление  стало популярно  в  виде  математического платонизма (Г.  Фреге,
К. Гёдель и др.), который, по словам Роджера Пенроуза, приписывает всем непротиворечи-
вым математическим абстракциям «действительное существование»,  а всякую выводимую
из них математическую истину признает «абсолютной» [9, с. 101]. 

Как верно заметил Виталий Целищев, это вызывает проблемы, поскольку две аксиомы,
непротиворечивые сами по себе, могут оказаться противоречащими друг другу [12, с. 501].
По определению, такие аксиомы не будут одновременно истинными в рамках одной аксио-
матики. А если считать их истинными в разных аксиоматиках, то истинность их будет не аб-
солютная, но относительная. Оба варианта противоречат платонизму, а из противоречия, по
закону Дунса Скота, следует что угодно, любые другие парадоксы.

Вывод: единственный эффективный подход к решению проблемы парадоксов для пла-
тоника состоял бы в том, чтобы отказаться от платонизма в пользу более удобной трактовки
реальности, как это сделали Бертран Рассел, Альфред Тарский и др. Но они сочли этой удоб-
ной трактовкой номинализм, который также не свободен от проблем.

Подход 2. Номинализм есть основанное Иоанном Росцелином учение, которое трактует
реальность исключительно как сферу единичных явлений. Общие идеи трактуются в номи-
нализме не как реальные сущности, а только как общие названия вещей, по сути, просто зву-
ки (flatus vocis) [13, с. 108]. И законы логики, будучи общими идеями, также трактуются в
номинализме не как реальные законы бытия, но как принятые в науке конвенции о названиях.

Например: закон противоречия есть конвенция, требующая «противоречащими» назы-
вать суждения, которые не бывают одновременно истинными; а закон тождества есть кон-
венция, требующая не менять смысл принятых названий в ходе одного рассуждения. Но в
науке могут приниматься какие угодно конвенции. По словам Рудольфа Карнапа, это значит,
что и логика может быть какая угодно [14, с. 51–52].

Это делает номинализм, с одной стороны, привлекательным, поскольку он допускает
большой выбор средств для решения проблемы парадоксов: от так называемого принципа
иерархичности  (Б.  Рассел,  А.  Тарский  и  др.)  до  различных  паранепротиворечивых логик
(Я. Лукасевич, С. Яськовский, А. Андерсон, Н. да Коста, Г. Прист, Ж.И. Безъё и др.). С дру-
гой стороны, как считает Виталий Целищев, «на основе номинализма не удалось получить
реконструкции значительной части математики» [12, с. 498]. 

Кроме того, умножением числа неклассических вариантов логики и теории множеств
номинализм явно нарушает свою же бритву Оккама: принцип, требующий от ученых «не
умножать сущности без необходимости».

Ведь если существует иная доктрина, которая полностью решает проблему парадоксов
в рамках одной логики Аристотеля, то ее, по бритве Оккама, стоило бы предпочесть номина-

11



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

лизму как наиболее простую. Такой доктриной, как мы покажем, мог бы стать  концептуа-
лизм, если бы он был достаточно продуман для решения этой задачи.

Подход 3. Концептуализм есть основанное Пьером Абеляром учение, трактующее  ре-
альность как синтез единичного и общего. Это направление, среднее между платонизмом и
номинализмом: общие идеи оно объявляет не самостоятельными реальными сущностями, но
и не просто названиями, а  концептами,  которые выражают «общую мысль о совокупности
подобных вещей на основании их сходства. Подобное толкование можно было бы назвать
концептуалистической формулой» [13, с. 134], – пишет Альберт Штёкль.

Он же отмечает, что эта формула не была строго проработана Абеляром, в силу чего
ему приписывают разные взгляды: «Обыкновенно прежде его считали номиналистом, но
Риттер на основании Introd. In theolog. 2, 13, признает его приверженцем умеренного реа-
лизма» [13, с. 134]. Главной недоработкой в учении Абеляра считается неопределенность
в вопросе о том, что такое «сходства вещей»: означают ли они наличие у вещей реальных
общих свойств? Выясним это методом исключения:

1. отрицательный ответ исключен потому, что отсутствие у вещей реальных общих свойств
делает все «сходства» иллюзиями, которые не имеют основания в самих вещах, но вызваны
только общностью их названий. Это был бы крайний номинализм.

2. положительный ответ исключен потому, что наличие у вещей реальных общих свойств, не
тождественных единичным вещам, делает эти свойства самостоятельными реальными сущ-
ностями, подобно платоновским идеям или эйдосам. Такую трактовку концептуализм также
отвергает.

3. промежуточный ответ гласит, что общее свойство есть нечто среднее между реальностью
и ее отрицанием, т.е. это возможность, потенция, подобно аристотелевской форме, «во-пер-
вых, поскольку она может осуществляться во множестве индивидов, а во-вторых, поскольку
она может мыслиться в качестве общей», пишет Штёкль [13, с. 252].
Исключая первые два варианта, приходим к 3-му как единственно верному пониманию

концептуализма. Мы находим его в учении Иоанна Дунса Скота, которое гласит, что «общ-
ность общих природ в объективной действительности можно принять, но лишь в виде потен-
циальной [13, с. 252]. 

Отсюда ясно, что концептуализм может проявляться и как умеренный номинализм, и
как умеренный реализм: ведь он допускает за общими идеями не только 1) статус концептов,
созданных в уме, но также 2) статус объективных форм реального мира. Однако из этих двух
пунктов концептуализм настаивает только на 1-м: общие идеи суть концепты, созданные в
уме. На их реализации вне ума он не настаивает.

Поэтому  допускаются  два  вида  концептуализма:  реалистический  (П.  Абеляр,
И. Дунс Скот, Д. Локк и др.) и антиреалистический (И. Кант, И. Фихте и др.). Первый
утверждает, что реальность существует вне нашего ума. А второй допускает ее только в
уме; и «объективное» он трактует уже не как существующее вне ума, но как существую-
щее в уме с необходимостью, т.е. как общее для всех умов [5, с. 145]. Но оба учения со-
гласны, что это общее само по себе есть лишь  потенция,  которая реализуется только в
единичном. Дабы выяснить, как это решает проблему парадоксов, рассмотрим примеры.

Пример 1. Парадокс делимости материи более известен как 2-я антиномия Иммануила
Канта. Ее тезис гласит, что материя и в пространстве, и во времени имеет предел делимости,
т.е. «состоит из простых частей, и вообще существует только простое или то, что сложено из
простого» [5, с. 249]. Антитезис утверждает, напротив, что материя и в пространстве, и во
времени делится до бесконечности, т.е. «в чувственно воспринимаемом мире нет ничего про-
стого» [5, с. 251]. Обе гипотезы строго доказываются.

Однако легко заметить, что «антиномией», т.е. неразрешимым противоречием в систе-
ме принятых законов, это положение является не для всякой онтологии, а только для плато-
низма или крайнего номинализма. Ибо каждое из этих учений основывается на одной из сто-
рон данного парадокса, отвергая другую его сторону, а именно:

12



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

1. платонизм утверждает, что любая вещь только кажется «единичной» в сравнении с чем-то
более общим, но на деле изменчива и образует целый класс более частных состояний во вре-
мени. Значит, единичного как такового нет; все вещи реальны как общие идеи, в силу их бес-
конечной делимости.

2. номинализм утверждает, напротив, что основу реальности образует единичное, которое уже
не делится на более частные состояния во времени. Значит, должен быть предел делимости
материи, т.е. реально только простое или то, что сложено из простого.
Единственным учением, способным разрешить этот парадокс, не отвергая ни одной из

его сторон, является концептуализм: он может признать и бесконечную делимость, и предел
делимости истинными в разных отношениях. Но поскольку в бесконечной делимости еди-
ничное как таковое отсутствует, а все общее концептуализм допускает лишь потенциально
[13, с. 252], то и бесконечную делимость он также признает лишь в потенции; актуально же в
любой системе отсчета предполагается свой предел делимости.

Например: «человек Сократ», согласно этой точке зрения, не просто кажется,  а дей-
ствительно является  единичным человеком, если рассматривать его относительно более об-
щего рода людей. Но относительно всех более частных состояний Сократа во времени этот
же самый «человек Сократ» уже предстанет их общим свойством.

По мнению Абеляра, верно и обратное, что если единичные вещи имеют общее свой-
ство, то его можно понять как «наибольшую форму, которая охватывает собою множество
сходных друг с другом вещей, однако сама по себе рассматривается как единичная вещь»
[8, с. 122]. Ибо все частные формы этой вещи сравниваются в ней по сходствам, а одним из
этих сходств оказывается именно их  единичность: «Сократ не становится множественным
из-за того, что он принимает множество форм» [8, с. 96], – считает Абеляр.

Таким образом, концептуализм предполагает,  что всякий концепт создается в нашем
уме  путем  условного  приравнивания  трех  моментов:  1)  множество  единичных  явлений;
2) общее свойство, в котором они равны друг другу и которое мыслится через абстрагирова-
ние от их различий; 3) единичный объект, в качестве которого это общее свойство мыслится
в более общей системе отсчета: «Отдельные люди, сами по себе разные, есть одно и то же в
качестве человека» [8, с. 97]. Поскольку все три момента равны значению концепта, они рав-
ны между собой, по аксиоме Евклида.

Например:  пока реально есть  хоть один человек,  все множество  людей будет  не пу-
стым,  а значит, в нем обретут реальность и общее их свойство «человечность», и равный
ему по смыслу концепт «человека вообще».

Пример 2.  Парадокс теории множеств, называемый парадоксом Рассела,  устраняется
именно таким пониманием реальности: как мы покажем, он не составляет проблем для кон-
цептуализма.  Хотя для платонизма и крайнего номинализма он «вызвал в математике, по
мнению Гильберта, эффект полной катастрофы» [4, с. 316]. Проблемы начинаются с допуще-
ния Рассела [15, с. 100] о том, что есть якобы два типа множеств: 1) «нормальные» множе-
ства, которые не содержат сами себя в качестве элементов; и 2) множества «ненормальные»,
т.е. самореферентные, которые сами себя содержат.

Например: множество всех множеств ненормально, ибо содержит само себя. Но если
верить словам Рассела, что «весь класс людей в мире не является человеком»  [15, с. 100], то
этот класс служит примером множества нормального. Вопрос: является ли нормальным мно-
жество всех нормальных множеств? Оба ответа противоречивы:

1. отрицательный ответ означал бы, что это множество ненормально; а значит, по определе-
нию ненормального, оно должно содержать само себя. Но по своему определению, оно со-
держит только нормальные множества. Значит, оно само должно быть тоже нормальным.

2. положительный ответ означал бы, что это множество нормально; значит, по определению
нормального, оно не должно содержать само себя. Но по своему определению, оно содержит
все нормальные множества, не исключая себя. И как содержащее себя оно должно быть не-
нормальным.

13



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

Вывод: поскольку оба допущения сводятся к абсурду, придется признать, что мно-
жество всех нормальных множеств само не может быть ни нормальным, ни ненормаль-
ным.  По  закону  исключенного  третьего,  отсюда  следует,  что  такого  множества  нет.
Но это значит (см. modus tollens), что нет и тех нормальных множеств, которые его обра-
зуют, а есть только ненормальные. И это логично, если учесть, что  со множеством всех
ненормальных множеств подобного противоречия не возникает. Мало того: если бы тео-
рию строил последовательный концептуалист, как мы его описали выше, то он вообще не
увидел бы здесь парадокса, а нашел бы безупречное доказательство того, что «нормаль-
ных» множеств нет, но все множества самореферентны, т.е. содержат себя как элементы.

Правда,  множество лошадей придется считать «лошадью», а  множество людей при-
дется считать «человеком». Но для концептуализма Абеляра в этом нет проблемы: ведь об-
щее свойство (лошадность или человечность) он трактует как «наибольшую форму, которая
охватывает собою множество сходных друг с другом вещей, однако сама по себе рассматри-
вается как единичная вещь» [8, с. 122]. Вне можества это не реальная вещь, а мысленный об-
разец,  «который  мы  не  могли  бы  назвать  ни  субстанцией,  ни  акциденцией»  [8,  с.  122].
Но когда этот образец реализуется во множестве форм, все элементы этого множества стано-
вятся его акциденциями.

Вывод: как множество акциденций Сократа образует реальность Сократа, так множе-
ство людей образует реальность человека вообще; в этом смысле, все множества саморефе-
рентны, т.е. включают себя как элементы.

Проблема в том, что ни платоники, ни крайние номиналисты не могут принять подобный
вывод. Для платоников он неприемлем потому, что они трактуют общую идею как реальность,
независимую от множества ее единичных проявлений; а для номиналистов он неприемлем пото-
му, что они вообще не расценивают общую идею как реальность. Поэтому для них, как утвер-
ждает Рассел, «весь класс людей в мире не является человеком» [15, с. 100], и доказательство
обратного оказывается парадоксом.

Пример 3. Парадокс возможного будущего известен как парадокс Аристотеля. Состоит
в том, что Аристотель, с одной стороны, сформулировал в теории доказательства три всеоб-
щих закона (тождества, противоречия и исключенного третьего), с другой стороны, для каж-
дого из них представил случаи, ограничивающие его применение.

Например:  границы  применимости  закона  исключенного  третьего  охватывают,  по
Аристотелю, все реально осуществленное в прошедшем времени; но этот закон не применим
к событиям  возможного будущего. Ибо «в возможности одно и то же может быть вместе
противоположными вещами, но в реальном осуществлении нет» [2, с. 92]. Потому на вопрос,
состоится ли завтра морское сражение, Аристотель считает любой ответ заранее неопреде-
ленным: ни истинным, ни ложным. Но закон исключенного третьего такой оценки не допус-
кает: «Этот пример, который Я. Лукасевич назвал “аристотелевским парадоксом”, широко
обсуждается в современной литературе» как «зародыш многозначной логики» [6, с. 46], – пи-
шет Эдуард Караваев.

Однако и в этом случае парадокс возникает только в сознании платоников или номина-
листов, которые не признают объективных границ применимости у законов логики:  плато-
ники не признают их потому, что считают эти законы абсолютными истинами, а номинали-
сты – потому, что считают их чисто субъективными установлениями.

Но последовательный концептуалист, как мы его описали выше, здесь не увидит ника-
кого парадокса, а увидит только подтверждение своей аксиомы о том, что общие идеи реали-
зуются в вещах. Поэтому, в частности, законы логики он также признает законами реальны-
ми, но не абсолютно, а в вещах, т.е. в объективных границах применимости, вне которых эти
законы не действуют. И любая попытка применять их вне границ ведет к парадоксам.

Такой подход к объяснению природы парадоксов характерен не только для Аристотеля,
но также для Готфрида Лейбница, Иммануила Канта, Льюиса Кэрролла и для многих других
концептуалистов.

14



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

Например: если закон исключенного третьего применим только для реального в прошед-
шем, то границы применимости законов тождества и противоречия, по мнению Лейбница, более
общие и охватывают всю сферу возможного (т.е. того, что реально хотя бы иногда, в некотором
отношении). Значит, делать выводы по этим законам можно только из определения, которое
«выражает нечто возможное» [7, с. 178]. Но при нарушении этих границ, т.е. при выводах о не-
возможном, даже эти законы объективно не работают. Последствия Лейбниц выявил на приме-
ре аргумента, которым Св. Ансельм доказывал, что Бог существует.

Суть аргумента: Бог, по определению, существо совершеннейшее, необходимое, т.е.
всегда  существующее. Думать,  что  существующее  не  существует,  нельзя,  по  законам
тождества и противоречия. Значит, по этим законам, нельзя думать, что Бог не существу -
ет.  Значит,  Бог существует:  «Эта аргументация достигает цели, если только допустить,
что существо совершеннейшее, т.е. необходимое, возможно и не заключает в себе проти-
воречия» [7, с. 178], – учит Лейбниц. Если мы нарушим это условие, то мы докажем су-
ществование невозможного, т.е. впадем в парадокс.

Таким образом,  все  три закона  логики Аристотеля  имеют границы применимости  в
сфере объектов, обладающих хотя бы  относительной реальностью; если не в прошедшем
времени, то хотя бы в возможном будущем. Все эти границы заданы Аристотелем во 2-й
Аналитике, в форме правила Козлооленя, которое гласит: о том, чего нет, нельзя говорить
утвердительно; нельзя знать, что такое Козлоолень, если его нет; ибо нельзя считать истин-
ным тезис «А есть А», если нельзя сказать «А есть» [1, с. 260]. Проблема в том, что это пра-
вило может нарушаться разными способами. И связанные с ним парадоксы часто относят к
разным классам, хотя по сути это формы одного и того же аристотелевского парадокса.

Например: парадокс Лжеца есть суждение «Я сейчас лгу», которое оценивает значение
своей истинности и постоянно меняет его относительно любого исходного допущения (если
оно истинно, то ложно; если ложно, то истинно и т.д.). В итоге предмет оценки постоянно
уходит в будущее, где закон исключенного третьего, по Аристотелю, уже не применим. 

Так же точно дело обстоит с парадоксом Хаскелла Карри, где тезис гласит: «Если эта
импликация верна, то верно что угодно». В этом суждении посылка оценивает верность сле-
дующей из  нее  имликации.  Но импликация  из  посылки возможна только  после  посылки.
И значит,  предмет оценки опять относится  к будущему,  т.е.  закон исключенного третьего
здесь  не применим, как в случае с парадоксом Лжеца. В обоих случаях, такие суждения не
должны оцениваться в рамках двузначности «истина-ложь», но могут считаться неопреде-
ленными, и это будет верным решением.

Еще более скрытой формой аристотелевского парадокса является парадокс Карла Гем-
пеля о воронах, решение которого мы подробно излагали в одной из наших работ [3, с. 450].
В этой задаче даны два тезиса, которые интуиция Гемпеля трактует как  неэквивалентные,
хотя логика объявляет их эквивалентными, по закону исключенного третьего. Однако грани-
цы данного закона в условиях задачи не соблюдены [3, с. 451], поэтому закон не действует, и
тезисы Гемпеля неэквивалентны, на что его интуиция верно указывает.

Выводы
Остается  добавить,  что  закон  исключенного  третьего  допускает  только  два  способа

оценки парадоксального рассуждения: либо 1) оно парадоксально только в рамках некото-
рых доктрин о реальности, но непарадоксально, с точки зрения других доктрин; либо 2) оно
парадоксально в рамках  любой доктрины. Однако в 1-м случае парадоксально  не само по
себе рассуждение, но содержание доктрин, в которых оно выявляет противоречия.

Само рассуждение парадоксально в задачах 2-го типа. Но здесь также два варианта,
смотря по тому, нарушены ли законы логики  вне границ их применимости, или же в этих
границах? От этого зависит, будет ли такое рассуждение, соответственно, верным или невер-
ным. В итоге, получаем три исчерпывающих класса научных парадоксов:

1. контринтуитивные парадоксы – это верные рассуждения, которые противоречат ошибоч-
ным интуициям ряда ученых. В наших примерах это парадоксы Канта и Рассела, где рассу-

15



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

ждения, верные в рамках концептуализма, противоречат доктринам платоников и крайних
номиналистов.

2. контрдискурсивные парадоксы  – это верные рассуждения, которые противоречат законам
логики, с точки зрения любой доктрины, но вне границ применимости этих законов, что до-
пустимо в логике Аристотеля. Таковы парадоксы Лжеца, Карри и Гемпеля.

3. квазидискурсивные парадоксы – это неверные рассуждения, где законы логики нарушены в
границах их применимости, что указывает на ошибку или в посылках, или в законах. Напри-
мер: те же парадоксы Лжеца, Карри и Гемпеля, если оценивать их по законам двузначной
логики, что уже неверно.
Мы также показали, что во всех рассмотренных примерах парадоксы возникают из-за

узкого, одностороннего истолкования реальности, характерного для крайних позиций плато-
низма и номинализма. Концептуализм, будучи средней позицией между этими крайностями,
имеет больше шансов исключить парадоксы 1-го и 3-го класса; а парадоксы 2-го класса неиз-
бежны, но в рамках логики Аристотеля они проблемой не являются.

Список источников

1. Аристотель. Аналитики. Л.: Госполитиздат, 1952. 438 с.
2. Аристотель. Метафизика. Ростов-на-Дону: Феникс, 1999. 608 с.

3. Заморев А.С. Парадоксы как явления в логике // Современные тенденции развития нау-
ки и мирового сообщества в эпоху цифровизации. Х Международная научно-практиче-
ская конференция. М.: Алеф, 2022. С. 447–456. 

4. Ивин. А.А. Логика: Учебник для студентов вузов. М.: Гардарики, 2007. 352 c.

5. Кант. И. Критика чистого разума. Симферополь: Реноме, 1998. 528 с.
6. Караваев Э.Ф. Философские проблемы временной логики. Киев, 1988.

7. Лейбниц Г.В.  Замечания к общей части декартовых «начал». В 4 т. Т. 3. М.: Мысль,
1984. С. 165–218.

8. Неретина С.С. Слово и текст в средневековой культуре. Концептуализм Абеляра. М.:
Гнозис, 1994. 216 с.

9. Пенроуз Р. Новый ум короля: о компьютерах, мышлении и законах физики. М.: Едито-
риал УРСС, 2003. 384 с.

10. Платон. Тимей. В 4 т. Т. 3. М.: Мысль, 1994. С. 421–500.

11. Сухотин А.К. Парадоксы науки. М.: Молодая гвардия, 1980. 240 с.
12. Целищев  В.В.  Математический  платонизм  //  Scholae.  Философское  антиковедение  и

классическая традиция. 2014. Т. 8. № 2. С. 492–504.

13. Штёкль А. История средневековой философии. СПб.: Алетейя, 1996. 320 с.
14. Carnap R. The Logical Syntax of Language. New York: Hacourt, Brace, 1937.

15. Russell  B.  The  Philosophy  of  Logical  Atomism.  Milton  Park,  Abingdon.  2009.
Routledge. 208 p.

References

1. Aristotle. Analytics. Leningrad. Gospolitizdat, 1952. 438 p.
2. Aristotle. Metaphysics. Rostov-on-Don. Phoenix, 1999. 608 p.

3. Zamorev  A.S.  Paradoxes  as  phenomena  in  logic  //  Modern  trends  in  the  development  of
science and  the world community in the era of digitalization. X International scientific and
practical conference. M.: Aleph, 2022. P. 447–456. doi:10.34755/IROK.2022.30.79.049

4. Ivin A.A. Logic: a textbook for university students. M.: Gardariki, 2007. 352 c.

5. Kant I. Critique of Pure Reason. Simferopol: Renome, 1998. 528 p.

16



Гуманитарные и социальные науки. 2025. Т. 113. № 6. 
The Humanities and Social sciences. 2025. Vol. 113. No 6. 

6. Karavaev E.F. Philosophical Problems of Temporal Logic. Kyiv, 1988.
7. Leibniz G.V.  Remarks on the General Part of Cartesian «Principles». In 4 volumes. Vol. 3.

M.: Mysl, 1984. P. 165–218.

8. Neretina  S.S.  Word and Text  in  Medieval  Culture.  Abelard's  Conceptualism.  M.:  Gnosis,
1994. 216 p.

9. Penrose R. The Emperor's New Mind: On Computers, Thinking, and the Laws of Physics. M.:
Editorial URSS, 2003. 384 p.

10. Plato. Timaeus. In 4 volumes. Vol. 3. M.: Mysl, 1994. P. 421–500.
11. Sukhotin A.K. Paradoxes of Science. M.: Young Guard, 1980. 240 p.

12. Tselischev V.V.  Mathematical Platonism // Scholae. Philosophical Classical Studies and the
Classical Tradition. 2014. Vol. 8. N 2. P. 492–504.

13. Stöckl A. History of Medieval Philosophy. Saint-Petersburg, Aletheia, 1996. 320 p.

14. Carnap R. The Logical Syntax of Language. New York: Hacourt, Brace, 1937.
15. Russell  B.  The  Philosophy  of  Logical  Atomism.  Milton  Park,  Abingdon.  2009.

Routledge. 208 p.

Статья  поступила  в  редакцию  16.07.2025;  одобрена  после  рецензирования  29.07.2025;
принята к публикации 30.07.2025.
The  article  was  submitted  16.07.2025;  approved  after  reviewing  29.07.2025;  accepted  for
publication 30.07.2025.

17


